
 

 

 

Todo “mundo” é bantu sim senhor! 
 

Jeusamir Alves da Silva (Tata Ananguê) 

Pós-doutorado em Educação  

Instituição: Universit Emil Bruner World (EBWU) 

E-mail: anangue@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8512-7507 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9341688856983028 

 

RESUMO 

Este artigo tem como objeto de pesquisa parte dos povos denominados Bantu, oriundos da África Centro-

Ocidental, e posteriormente da África Oriental, regiões subsaarianas, abaixo da linha do Equador. Haja vista, 

ter sido a primeira vertente negra absorvida pela Diáspora Atlântica. No Brasil, o povo bantu foi distribuído 

por várias regiões, principalmente, pelos portos do sudeste, com destaque para o Rio de Janeiro, 

privilegiando a Baixada Fluminense, haja vista, a sua formação, majoritariamente banta. Dessa forma, o 

objetivo geral é provocar, a sociedade mundial mergulhar no passado para através do Continente Africano 

e a Diáspora Atlântica, conhecer a si mesma, haja vista, a teoria darwinista afirmar, o surgimento do “homo 

sapiens”, precisamente, na região dos lagos, área demograficamente banta. Fato este reforçado por pesquisas 

diopianas quanto a melanina existente nos seres habitantes daquela área, por conta das condições climáticas. 

Então, ao realizar essa imersão no passado, desta feita, em ordem inversa, melhor dizendo, da Baixada 

Fluminense, Rio de Janeiro, Brasil, até chegar ao local de surgimento do ser inteligente (fazedor de coisas). 

Daí então, analisar por este ângulo para entender o porquê da afirmativa: “Todo o Mundo é Bantu Sim 

Senhor”. Pistas apontam para fatos que levam às tradições e referências culturais desse povo, terem sido 

fundamentais na construção da identidade brasileira. Esse conjunto de valores tradicionais e culturais 

permanece vivo no dia a dia das famílias, nos terreiros de candomblé, nas ruas, nos mercados, nas quadras 

das grandes, médias e pequenas escolas de samba, e nas avenidas de desfiles oficiais delas. Tudo isso, antes, 

durante e depois do carnaval ou em outros tipos de festas populares, bem como em qualquer outro lugar de 

concentração humana afrodescendente, principalmente por meio de sua linguagem, dança e musicalidade. 

Estas expressões, permanecem anônimas quanto aos seus países de origem. São generalizadas nas salas de 

aulas dessa região, bem como, em outras regiões do Brasil, apenas como negras ou africanas. Assim, a 

África, geográfica social e politicamente, é tratada como uma região descompromissada de qualquer olhar 

de solidariedade, e esquecem de que esta constitui-se como o “Berço Da Civilização”. A metodologia 

utilizada foi quali-quantitativa, com natureza descritiva, uma vez que se iniciou com a coleta e mensuração 

de dados demográficos da população africana específica, apoiada por seus estratos, a qual, trouxe a cultura 

religiosa dos povos bantos para o Brasil. O paradigma científico seguido, para realizar as escolhas 

metodológicas, foi o pragmático, o que permitiu facilitar a identificação e descrição da cultura religiosa dos 

povos bantos, na diáspora dos africanos escravizados, submetidos ao tráfico do Atlântico Sul. Os resultados 

esperados giram em torno do combate ao racismo, reconhecimento e valorização da identidade do negro 

bantu, por conta de ser o pioneiro na descendência do homo sapiens, na participação na construção do Brasil, 

e formação da língua brasileira, entre outras influências. 

 

Palavras-chave: Bantu. Baixada Fluminense. Rio de Janeiro. Brasil. Mundo. 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

O Tráfico Atlântico desterritorializou cerca de 12,7 milhões de africanos, majoritariamente bantos, 



 
  

 
 

entre os séculos XVI e XIX impactando a formação das sociedades coloniais. Os trabalhadores africanos 

foram fundamentais para a produção de riquezas, sendo os responsáveis pelos diferentes ofícios e atividades 

econômicas, como a agricultura, a navegação, os transportes terrestres, os serviços domésticos e as 

diferentes formas de produção do mundo urbano, como o comércio de rua, a estiva, entre outros (Bezerra, 

2011). É preciso pensar que esse processo também significou uma diáspora africana, não apenas 

demográfica, mas também tecnológica, uma vez que o conhecimento de ofícios como navegadores, 

cozinheiros, pedreiros, ferreiros, arquitetos, entre outros, eram largamente praticados pelos africanos muito 

antes de serem desterritorializados e enviados para as Américas. De igual modo, é preciso identificar que os 

povos africanos também impactaram a formação cultural brasileira. Embora não reconhecidos pela 

colonialidade, os povos africanos de origem banta, foram os principais responsáveis pela formação da maior 

parte das expressões culturais brasileiras, provenientes, de Angola como: o samba, a capoeira, o maracatu, 

o jongo, os tambores de mina, entre outras. Mesmo nos casos de expressões culturais de origem ibérica, 

como o caso das folias de reis, as escolas de samba e o carnaval, os bantos e seus descendentes 

ressignificaram essas expressões transformando-as em símbolos de liberdade, resistência e resiliência da 

população negra que forma a maior parte da sociedade brasileira na contemporaneidade. Entre as expressões 

populares da cultura brasileira, o candomblé destaca-se por preservar 

princípios civilizatórios contra coloniais, isto é, em uma sociedade marcada pela dominação, a escravidão e 

o extermínio de povos e culturas através da colonização, os povos africanos legaram uma religiosidade cujas 

filosofias e existência oferecem outras possibilidades cosmogônicas. Assim, outras perspectivas e 

epistemologias para a sociedade brasileira são fundamentais para se pensar questões sociais contemporâneas 

resultantes de um processo de escravidão que inaugurou uma necropolítica. Deste modo, este artigo tem 

como principal função trazer à baila, através dos produtos infracitados, o papel preponderante do negro 

bantu na construção do Brasil e formação da Língua Brasileira, de forma a manter a preservação da cultura 

bantu como fortalecimento das identidades da juventude negra no território, bem como proporcionar 

oportunidades de formação educativa e de preparação profissional para a inserção de indivíduos das classes 

populares no mercado produtivo. (Adolfo, 2010), (Bezerra, 2011), (Costa e Silva, 2006), (Lopes, 2014), 

(Redinha, 1958), (Ribas, 1958), (Slenes, 2008), entre outros. 

 

2 DESENVOLVIMENTO 

Para pensar na África historicamente faz-se necessário ultrapassar as ideias de continente de natureza 

exótica e sem história. As sociedades africanas e asiáticas eram vistas como sociedades estáticas pelo 

sistema eurocentrista. Os colonizadores, consideravam os africanos como herdeiros de costumes 

rudimentares, sociedades primitivas, paradas no tempo desde períodos imemoriais. Este olhar para as 

culturas africanas, não ficou restrito ao século XIX, nem unicamente às pesquisas norteadas pelas ciências 



 
  

 
 

positivistas, influenciadas pelo darwinismo social. E nem somente aos trabalhos que seguiram a leitura do 

materialismo histórico, e alcançaram boa parte do século XX.    

Segundo Alberto da Costa e Silva (2006, p. 57), Charles Darwin, em seu livro “A        descendência 

do homem e a seleção sexual, publicado em 1871” explica que, em cada grande região do mundo, os 

mamíferos existentes relacionam-se de modo estreito com as espécies extintas da mesma área. É provável, 

portanto, que a África tenha sido no passado, habitada por macacos extintos intimamente ligados ao gorila 

e aos chimpanzés: e, como essas duas espécies são hoje as mais afins do homem, é mais provável que nossos 

primitivos ancestrais vivessem no continente africano do que qualquer outro lugar. Conforme alerta Costa 

e Silva (2006, p. 57) “a intuição de Darwin parece estar a ser confirmada pelos achados científicos, que cada 

vez mais apontam para a África ao sul do Saara como a região onde surgiu o homem, o animal fazedor de 

instrumentos”. Por conta disso, cabe ressaltar que a África ao sul do Deserto Saara, abaixo da linha do 

Equador, na parte centro ocidental era e é nada mais, nada menos que uma região demograficamente banta 

em virtude dos povos que ali habitam, falarem majoritariamente, línguas pertencentes ao tronco linguístico 

protobanto. 

A teoría de Darwin (1871), que posiciona a África como o local de origem do homem, é uma 

confirmação de que contra provas não existem argumentos. nem todo o racismo já existente naquela época 

conseguiu negar o lugar da África, como o berço da civilização. Haja vista, que até hoje é considerada como 

a mais provável das hipóteses referente ao surgimento do homem. Uma África considerada pelo 

eurocentrismo, como um continente apático, sem perspectivas de evolução, habitado por sub-raças, 

descendentes de Can, teoria religiosa, citada por Azzi (2008, p.29), de repente é reconhecida como berço da 

civilização.  

Surge o reforço do Sheik senegalês Anta Diop (2003, p. 73), mostrado na Figura 7, que afirma que 

os primeiros homens eram negroides, e que segundo a lei de Glober, os animais no sentido geral, de sangue 

quente, em clima quente e úmido, desenvolviam a melanina (pigmentação negra). Por isso a origem da 

humanidade era negra, o branqueamento deu-se pela mudança climática. Um outro resultado é poder 

comprovar, que o espaço territorial apontado por Charles Darwin como berço da civilização, é exatamente 

o mesmo lugar de onde é oriundo o povo banto, ou seja, a África Central, aquela mesma que por ironia do 

destino, teve o seu povo relegado ao ostracismo pelo precursor do estudo sobre o negro brasileiro, o Dr. 

Raimundo Nina Rodrigues (1896), que o classificou como inferior ao povo sudanês posteriormente chegado 

na nova colonia de Portugal.  

Diz-se isto, até porque a região indicada por Darwin, como berço da civilização, vai de forma 

contundente, de encontro aos conceitos do eurocentrismo instituído, quando já no século XIX definiam a 

existência de dois mundos, os ricos ao norte e os pobres ao sul. Ao explicar as diferenças socioeconômicas 

a partir da cor da pele, as nações capitalistas daquele momento isentavam-se da sua responsabilidade 



 
  

 
 

histórica. Ou seja, legavam à origem étnica e não ao imperialismo, ao colonialismo e à exploração, o atraso 

e a miséria de grande parte das nações do mundo. 

Povos Bantos subsaarianos abaixo da linha do Equador trazidos para o Brasil, do Reino do Congo, 

uma região centro ocidental da África formada por inúmeros e pequenos reinos existentes entre os rios Zaire 

(ou Congo), o rio Kuango e o rio Lucala. Em “A Enxada e a Lança: a África antes dos portugueses”, Alberto 

Costa e Silva (2006), conta que segundo a tradição banta, por volta do século XIV, quando, Nimi Lukeni, o 

rei dos Kikongo se casou com uma mulher importante do povo Ambundo, formou-se o reino do Kongo, e o 

rei passou a ser chamado de Mani Kongo, o Senhor do Congo. A capital do Reino do Congo ficava no 

Centro-Norte dos domínios, a cidade chamava-se Mbanza Kongo. A cidade era toda fortificada, cercada de 

uma muralha de pedras e ficava no alto de uma colina, rodeavam-na as áreas de cultivo bem como as aldeias. 

Mbanza era um grande centro comercial pelo qual passavam carregamentos de sal, peixes, tecidos, 

cerâmicas e cestos, ráfia e cobre. Essa grande cidade era o centro de um reino que submeteu os pequenos 

reinos ao seu redor, que se tornaram reinos vassalos. A base da economia era a agricultura e os agricultores 

produziam banana, dendê, côco, cola, milhete, sorgo, inhame, macunde, também criavam porcos, bovinos 

e cabras. Os rios eram ricos de peixe e as savanas de caças. Conheciam o ferro, que utilizavam no fabrico 

de armas e o cobre no fabrico de jóias. Do vale do Rio Inquice ou Nkisi, a leste, os panos de ráfia (Costa e 

Silva, 2006, pp. 521-522). 

No Reino de Angola, ao tempo do descobrimento português havia dois reinos ao sul do reino do 

Congo. Eram Ndongo e Matamba. Em 1555 um povo nômade e feroz invadiu o Congo e o sudoeste africano, 

desde a Guiné até o centro da região hoje Angola. Foram os Jaca ou Majaca, também chamados de Simba 

e Manes na Guiné, Gatas ou Gallas na Abissínia (Etiópia) e Jingas em Angola. Os invasores tudo destruíram 

e um dos chefes, o Ngola Jinga, apossou-se dos dois reinos (Ndongo e Matamba). Presenteou o reino de 

Ndongo a seu filho, o Ngola Nbandi, cujo nome passou a designar desde então o reino conquistado (Ngola: 

Angola). Era a dinastia dos Jingas que se estabelecia em Angola, antigo reino de Ndongo, também chamado 

agora, reino do Jinga ou dos Jingas. Ngola Bandi filho de Ngola Jinga, foi um rei valente que resistiu por 

várias vezes as expedições aguerridas dos colonizadores portugueses contra-atacando-os vitoriosamente 

(Vansina, 2011 p. 648). 

Em 1618 os vassalos de Jinga Nbandi, oitavo rei de Matamba, cansados da tirania do velho rei, 

revoltaram-se e mataram-no. Assumiu o poder Ngola Nbandi, filho do velho Jinga Nbandi e de uma escrava 

(não confundir com o primeiro Ngola Nbandi). Mercê da conspiração preparada, e para consolidar os dois 

reinos Angola, Matamba mandou decapitar o irmão, a madrasta e um sobrinho, filho de uma irmã. Esta irmã 

é aquela que seria a futura Rainha Jinga, a famosa D. Anna de Souza. Ela nunca perdoou o irmão pela 

afronta recebida, (a morte do filho), embora fingisse havê-lo perdoado e colaborado como Embaixatriz do 

Reino de Matamba perante os colonizadores (Costa e Silva, 2006).  



 
  

 
 

Foi numa dessas embaixadas que consentiu ser batizada na religião católica, recebendo o nome de 

Anna de Souza. Mas, na primeira oportunidade, a católica Dona Anna vingou-se do irmão, envenenando-o 

na pequena ilha de Kuanza, onde ele refugiara-se batido pelos portugueses e completamente abandonado 

por seus vassalos.  

Há uma passagem sobre a altivez da Rainha Ginga, quando recebida em palácio, em negociação de 

paz com o Vice-rei português, em Luanda, 1657. Detalhe: o vice-rei senta-se ao trono para recebê-la, 

todavia, não oferece a Ginga um lugar de assento. Então, está revida a desfeita, e ordena que uma de suas 

mucamas fique de quatro, para servir-lhe como assento. Deste modo, nivela-se à altura do Vice-rei mantendo 

a horizontalidade do diálogo e, ao mesmo tempo demonstrando, também, o seu poder e destemor diante da 

tentativa de intimidação do estrangeiro colonizador (Mello, 1945). 

Nzinga Mbandi Ngola, rainha de Matamba e Angola, viveu de 1581 a 1663, e representa resistência 

à ocupação do território africano pelos portugueses que lá aportaram para o tráfico de escravos. A ocupação 

portuguesa naquela região começou em 1578 com a fundação da, hoje, Luanda, capital de Angola. O rei 

Ngola Kiluanji, pai de Nzinga, resistiu por muitos anos à invasão de seu território. Foi sucedido por seu 

filho Ngola Mbandi que, inicialmente, também impediu o avanço do comércio escravagista para o interior. 

Nzinga auxiliou seu irmão negociando a devolução de territórios já ocupados pelos invasores. Mas depois 

não concordou com a submissão aos portugueses de vários chefes africanos, incluindo seu irmão, e, 

ordenando suas mortes, chegou ao comando de grupos de resistência à ocupação das terras de Ngola 

(Angola) e Matamba (Thornton, 1991).  

Nzinga aliou-se a guerreiros jagas passando a atuar em quilombos, com espaços e táticas de guerra 

semelhantes aos utilizados por seu contemporâneo Zumbi dos Palmares em terras brasileiras. Obteve 

vitórias e uma relativa paz até morrer aos 82 anos de idade. Nos últimos tempos da Rainha Jinga, os 

missionários capuchinhos conseguiram a sua volta ao catolicismo (1657) em cujo seio permaneceu até o seu 

falecimento, em 17 de dezembro de 1663, aos 82 anos, segundo o padre Antônio Caeta (Pacavira, 1985).  

Diferente dos países africanos já citados, Moçambique por ter exportado, menos escravizados para 

o Brasil, não apresentou quantitativo e subsídios suficientes em tempo hábil, para formar mais uma nação 

religiosa bantu de calundu/candomblé. As estimativas históricas indicam que mais de 500.000 escravos 

foram levados de Moçambique durante o período da diáspora, com números significativos destinados às 

ilhas do Oceano Índico e, posteriormente, ao Brasil, especialmente no século XIX quando o 

calundu/candomblé bantu já estava formado pela nação dos Ambundos, falantes da língua Kimbundu, 

pertencente ao país de Angola, e pela nação Bakongo, falante da língua Kikongo, que anteriormente, ou 

seja, antes da partilha do continente africano, na conferência de Berlin, era o antigo reino do Congo, hoje 

uma das dezoito províncias angolanas intitulada Zaire( Costa e Silva, 2006).. 

O tráfico de pessoas escravizadas de Moçambique teve duas rotas principais: Oceano Índico: 



 
  

 
 

Centenas de milhares de pessoas foram traficadas para as ilhas Mascarenhas (como Reunião e Maurício) e 

outras regiões do Índico entre os séculos XVIII e XIX. Oceano Atlântico: Embora com um contingente 

menor, Moçambique tornou-se uma fonte importante de escravos para o Brasil, no período final do comércio 

negreiro, quando o tráfico a partir de Angola e da Costa da Mina sofria maior repressão.  

Os números exatos são difíceis de determinar devido à natureza clandestina de grande parte do 

tráfico, especialmente após a proibição formal do comércio. No entanto, bases de dados históricas como o 

projeto Slave Voyages reúnem milhares de registos de viagens para ajudar a quantificar esse movimento 

forçado. Entre o primeiro e o século V, povos bantus migraram de regiões do norte e oeste para essa região. 

Portos comerciais suaílis e, mais tarde, árabes, existiram no litoral moçambicano até a chegada dos europeus 

(Pelissier,1988). 

Durante o primeiro e o quinto século, ondas migratórias de povos de línguas bantas vieram de 

regiões do oeste e do norte de África através do vale do rio Zambeze e posteriormente, de forma gradual, 

instalaram-se pelo planalto e áreas costeiras do país. Esses povos 

estabeleceram comunidades ou sociedades agrícolas com base na cultura do gado. Para além disso, 

trouxeram com sigo, a tecnologia para extração e produção de utensílios de ferro. Metal utilizados por eles 

na confecção de armas na conquistar povos vizinhos O comércio costeiro de Moçambique primeiramente 

foi dominado por árabes e persas, que tinham estabelecido assentamentos até o sul da Ilha de Moçambique. 

Assentamentos comerciais suaílis, árabes e persas existiram ao longo da costa do país durante vários séculos. 

Vários portos comerciais suaílis pontilhavam a costa do país antes da chegada dos árabes, que 

comercializavam com Madagáscar e com o Extremo Oriente. Portos comerciais suaílis e, mais 

tarde, árabes, existiram no litoral moçambicano até a chegada dos europeus (Cabaço, 2010; Mondlane, 

1975).  

Moçambique é dotada de ricos e extensos recursos naturais. A economia do país é baseada 

principalmente na agricultura, mas o sector industrial, principalmente na fabricação de alimentos, bebidas, 

produtos químicos, alumínio e petróleo, está crescendo. O sector de turismo do país também está em 

crescimento (Mosca, 2005; Gefffray,1991).  

A chegada dos povos bantos a esta região há mais de um milhar e anos introduziu elementos 

importantes nas dinâmicas políticas econômicas e sociais da região que tiveram um grande impacto na 

organização político-administrativa dos Estados Pós-coloniais. Os bantos migraram para a região 

provenientes do Sul dos Camarões e da região do Sudeste da Nigéria, tendo povoado os territórios de 

Angola, África do Sul, Botswana, República Democrática do Congo, Lesoto, Namíbia, Moçambique, 

Tanzânia, Zâmbia e Zimbábue. Migrações subsequentes e o comércio de escravos levaram os povos banto 

a fixarem-se também em Madagáscar, Maurícias e Seychelles). Entre as línguas nativas mais comuns estão 

o macua, o tsonga, ndau, chuabo e o sena (Matusse, 2009). 

https://www.slavevoyages.org/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bantus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADnguas_bantas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Zambeze
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sociedade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gado
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ferro
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Persas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilha_de_Mo%C3%A7ambique
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis
https://pt.wikipedia.org/wiki/Madagascar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Extremo_Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Recurso_natural
https://pt.wikipedia.org/wiki/Agricultura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ind%C3%BAstria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alum%C3%ADnio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Petr%C3%B3leo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Turismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_macua
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_tsonga
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ndaus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chuabo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_sena


 
  

 
 

A população de cerca de 30 milhões de pessoas é composta predominantemente por povos bantus. 

A religião com o maior número de adeptos em Moçambique é o cristianismo (a denominação católica é a 

que reúne maior número de adeptos), mas há uma presença significativa de seguidores do islamismo. O país 

é membro da União Africana, da Commonwealth Britânica, da Comunidade dos Países de Língua 

Portuguesa (CPLP), da União Latina, da Organização da Conferência Islâmica, da Comunidade para o 

Desenvolvimento da África Austral e da Organização Internacional da Francofonia. 

Quanto ao domínio português, desde cerca de 1500, os postos e fortalezas comerciais portuguesas 

acabaram com a hegemonia comercial e militar árabe na região, tornando-se portas regulares da nova rota 

marítima europeia para o oriente. A viagem de Vasco da Gama em torno do Cabo da Boa Esperança em 

1498 marcou a entrada portuguesa no comércio, política e cultura da região. Os portugueses conquistaram 

o controle da Ilha de Moçambique e da cidade portuária de Sofala no início do século XVI e, por volta da 

década de 1530, pequenos grupos de comerciantes e garimpeiros portugueses que 

procuravam ouro penetraram nas regiões do interior do país, onde montaram as guarnições e feitorias de 

Sena e Tete, no rio Zambeze, e tentaram obter o controle exclusivo sobre o comércio de ouro. Os 

portugueses tentaram legitimar e consolidar a sua posição comercial através da criação dos Prazos da 

Coroa (um tipo de sesmaria), que eram ligados à administração de Portugal. Apesar dos prazos terem sido 

originalmente desenvolvidos para serem controlados por portugueses, por conta da miscigenação com os 

habitantes locais eles acabaram por se tornar centros luso-africanos defendidos por grandes exércitos de 

escravos africanos conhecidos como cundas. Historicamente, houve escravatura em Moçambique. Seres 

humanos eram comprados e vendidos por chefes tribais locais e por comerciantes árabes, portugueses 

e franceses. Muitos dos escravos moçambicanos eram fornecidos por chefes tribais que invadiam tribos 

guerreiras vizinhas e vendiam seus cativos para os parceiros. (Cabaço, 2007). 

Embora a influência portuguesa tenha se expandido de forma gradual, o seu poder era limitado e 

exercido por colonos individuais a quem era concedida uma extensa autonomia. Os portugueses foram 

capazes de arrancar grande parte do comércio litorâneo dos árabes entre os anos de 1500 e 1700, mas, com 

a tomada do Forte Jesus de Mombaça (no atual Quénia) pelos árabes em 1698, a tendência pendeu para o 

lado árabe. Como resultado, o investimento português diminuiu enquanto Lisboa voltou-se ao comércio 

mais rendoso com a Índia e o Extremo Oriente e ao processo de colonização do Brasil. Durante essas 

guerras, tribos árabes do atual Omã recuperaram alguma parte do comércio da África Oriental a norte de 

Moçambique. No século XIX, outras potências europeias, particularmente os britânicos (Companhia 

Britânica da África do Sul) e os franceses (Madagáscar), tornaram-se cada vez mais envolvidas no comércio 

e na política da região em torno dos territórios da África Oriental Portuguesa (Geffray, 1991). 

Durante o governo colonial português, uma grande minoria de pessoas de ascendência portuguesa 

vivia permanentemente em quase todas as regiões do país e moçambicanos com sangue português, no 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Islamismo_em_%C3%81frica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uni%C3%A3o_Africana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Commonwealth
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_dos_Pa%C3%ADses_de_L%C3%ADngua_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_dos_Pa%C3%ADses_de_L%C3%ADngua_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uni%C3%A3o_Latina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Organiza%C3%A7%C3%A3o_para_a_Coopera%C3%A7%C3%A3o_Isl%C3%A2mica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_de_Desenvolvimento_da_%C3%81frica_Austral
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_de_Desenvolvimento_da_%C3%81frica_Austral
https://pt.wikipedia.org/wiki/Organiza%C3%A7%C3%A3o_Internacional_da_Francofonia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Vasco_da_Gama
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cabo_da_Boa_Esperan%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Portugueses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilha_de_Mo%C3%A7ambique
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sofala
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ouro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tete_(cidade)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Zambeze
https://pt.wikipedia.org/wiki/Prazos_da_Coroa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Prazos_da_Coroa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sesmaria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Portugal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Miscigena%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cundas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escravid%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Franceses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Forte_Jesus_de_Momba%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Qu%C3%A9nia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lisboa
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Extremo_Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Coloniza%C3%A7%C3%A3o_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Om%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_Brit%C3%A2nico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhia_Brit%C3%A2nica_da_%C3%81frica_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhia_Brit%C3%A2nica_da_%C3%81frica_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_colonial_franc%C3%AAs
https://pt.wikipedia.org/wiki/Madag%C3%A1scar
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica_Oriental_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica_Oriental_Portuguesa


 
  

 
 

momento da independência do país, eram cerca de 360 mil pessoas. Muitos deles deixaram a região após a 

independência moçambicana em 1975. Há várias estimativas para o tamanho da comunidade chinesa em 

Moçambique, sete mil a doze mil pessoas (Cabrita, 2000).  

A literatura moçambicana obteve um maior desenvolvimento no período colonial, lidando com 

temas nacionalistas. Os escritores mais importantes dessa fase foram Rui de Noronha e Noémia de 

Sousa. José Craveirinha iniciou-se na literatura na década de 1940, abordando temas da realidade social dos 

moçambicanos em seus poemas, e provocou a rebelião. É considerado o mais importante poeta 

moçambicano. José Craveirinha recebeu. Tem-se que uma parte significativa da produção literária 

moçambicana se deve aos poetas da chamada "literatura europeia" (Seno, 2024). Estes poetas como Mia 

Couto, são aqueles que, sendo etnicamente caucasianos, centram toda, ou quase toda a temática de suas 

obras nos problemas cotidianos de Moçambique, exercendo expressiva influência na identidade nacional do 

país, (Braúma, 2014) 

Embasando os textos anteriores, os autores Adolfo (2010) e Lopes (2014), entre outros, corroboram 

a importância da investigação das diversidades culturais africanas que se referem à linguística, divindades, 

ancestralidades, conceito de vida e morte e reencarnação com ênfase no papel da criança, também é de suma 

importância na construção do conteúdo a ser incluído no ensino brasileiro. No passado, quanto à formação 

da Baixada Fluminense, depara-se com os hoje municípios: Queimados, São João de Meriti, Belford Roxo, 

Mesquita, Nilópolis e Duque de Caxias, como antigos distritos de Nova Iguaçu. Sabe-se, também, que a 

primeira leva de escravos vinda para o Brasil em 1565 era procedente dos portos da África Centro-Ocidental. 

O primeiro carregamento de escravos que chegou a terras fluminenses data dos meados dessa mesma época, 

isto é, pouco tempo após a fundação da Cidade de São Sebastião do Rio de Janeiro (Figueiredo, 2004). 

Assim iniciou-se a ocupação da Baixada Fluminense por esse povo valoroso que trouxe em seu mutue 

(cabeça) e em sua muxima (coração) as suas divindades e entidades, aqui desenvolvidas de forma secreta, 

os chamados Calundus, que deram origem aos Candomblés Bantu (Ângelo, 2013). Trouxeram sua 

tecnologia agrícola, aqui utilizada na cultura da cana-de-açúcar, algodão, café, feijão, arroz, milho, 

mandioca e etc, além das artes manuais e outras tantas sabedorias (Bezerra, 2011).  

Conforme se deu a diáspora africana, diferentemente, dos povos africanos, posteriormente, chegados 

e direcionados para Salvador - BA (séculos XVII e XVIII), os bantu chegados do século XVI ao XIX, foram 

espalhados por todo o território brasileiro, contribuindo com a sua tecnologia agrícula, construção de 

estradas de ferro, construção de cidades, entre outros feitos. Fato que junto com os índios e os portugueses 

elevou o Brasil no exterior, à condição de Nação (Júnior,1953), (Costa e Silva, 2006), (Freyre, 2003); 

(Holanda).  

Nos portos do sudeste do Brasil, sobretudo o do Rio de Janeiro, entraram quase três milhões de 

pessoas, o que equivale a aproximadamente, 21,5%, de todos os africanos que chegaram às Américas na 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Chineses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rui_de_Noronha
https://pt.wikipedia.org/wiki/No%C3%A9mia_de_Sousa
https://pt.wikipedia.org/wiki/No%C3%A9mia_de_Sousa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Craveirinha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Caucasianos


 
  

 
 

condição de escravizados. Sesse quantitativo, mais de 80% vieram das regiões de predominância da cultura 

bantu Na África Centro-Ocidental. Os africanos procedentes dessa região estavam em quantidade 

majoritária nos diversos espaços da vida escrava do Rio de Janeiro, tanto no interior da província, quanto 

na capital. Era comum vê-los nas ruas como trabalhadores urbanos, mas principalmente, no campo, onde se 

vivia o difícil cotidiano das lavouras de cana de açucar, café e de outros alimentos (Bezerra, 2011). 

(Lopes,2012), entre outros. Logo, trata-se de um tema, também regional e local. É importante ressaltar a 

coincidência da entrada dos bantu no Rio de janeiro, no mesmo ano da fundação da Cidade, 1565. Com base 

no estudo iniciado pela Baixada Fluminense, culminando com a teoria de Darvin, (1871), não há por que 

não imaginar que: “A BAIXADA FLUMINENSE É BANTU O RIO DE JANEIRO É BANTU O BRASIL 

É BANTU “TODO O MUNDO É BANTU SIM SENHOR!”.  

 

3 METODOLOGIA   

A pesquisa está baseada no uso da metodologia quali-quantitativa, com natureza descritiva, uma vez 

que se iniciou com a coleta e mensuração de dados demográficos da população africana específica, apoiada 

por seus estratos, a qual, trouxe a cultura religiosa dos povos bantos para o Brasil.  

O paradigma científico seguido, para realizar as escolhas metodológicas, foi o pragmático, o que 

permitiu facilitar a identificação e descrição da cultura religiosa dos povos bantos, na diáspora dos africanos 

escravizados, submetidos ao tráfico do Atlântico Sul. (Costa e Silva, 2006; Slave Voyages, 2017). 

Somou-se a essa contribuição, uma revisão bibliográfica de autores como: Adolfo (2010), Ângelo 

(2013), Bezerra (2011), Figueiredo (2004), Lopes (2014; 2012; 2011), Maia (1961), Mott (1997), Pereira 

(2011), Prandi (1991), Ramos (2001), Redinha (1958), Thompson (2001), Thornton (1991) e Vanzina 

(2004), entre outros. Dentre os resultados esperados destaca-se a desconstrução da rotulação negativa que 

marginaliza o Candomblé e a nação Bantu em virtude de sua estética peculiar. 

Diante disso, algumas fontes foram essenciais para o desenvolvimento desta pesquisa, entre elas: 

• Biblioteca da Universidade de São Paulo/SP. SIBI/USP – Térreo Cidade Universitária. Rua da Praça 

do relógio, 109, Butantã, São Paulo-SP. CEP: 05508-050. Telefone: 3091-4195. 

• Instituto de Arqueologia Brasileira - IAB. Belford Roxo, RJ, CEP 26193-575. Telefone: (21) 3135-

8117. E-mail: www.arqueologia-iab.com.br.  

 

Em sua primeira etapa, a pesquisa encontrou as variáveis bantuísmo e não bantuísmo com suporte 

de quantitativas descritivas, uma vez que, foi necessário construir um diálogo com a demografia histórica, 

de modo que como mostra a Tabela.1, foi possível nomear e quantificar as nações africanas que 

predominavam entre os africanos escravizados que chegaram ao Rio de Janeiro durante o Tráfico Atlântico 

de escravizados. 



 
  

 
 

Tabela 1 

Regiões Áfricanas Números % 

Senegâmbia 756.000 6 

Serra Leoa 389.000 3,1 

Costa da Mina 337.000 2,7 

Costa do Ouro 1.209.000 9,7 

Baía do Benin 1.999.000 16 

Baía de Biafra 1.595.000 12,7 

África Centro-Ocidental 5.695.000 45,5 

África Ocidental 543.000 4,3 

Total 12.570.000 100 

Nota. Fonte: Slavevoyages (2017). Trans-Atlantic Slave Trade Database. Recuperado de <www.slavevoyages.com>. 

 

Assim, essa mesma tabela, leva a concordar com Bezerra (2011), quando este afirma que dos quase 

três milhões de pessoas escravizadas que entraram nos portos do Sudeste do Brasil, 80% era de procedência 

banta, ou seja, eram oriundas da África Centro Ocidental versus África Central. Logo, essas variáveis têm 

a ver com a etnicidade e as tradições culturais dos primeiros africanos que viveram e trabalharam no 

Recôncavo da Guanabara durante os tempos da escravidão e do tráfico atlântico.  

Na análise de dados foi aplicado o teste Mann-Whitney para comparação entre duas amostras 

independentes. Sendo assim, a hipótese a ser testada é de que: não existe associação entre as variáveis 

(seguimento “Banto” e “não Banto”), ao nível de significância (α = 5%). Estes procedimentos foram 

realizados para contemplar o objetivo geral que é investigar e comprovar a influência cultural e religiosa 

banta na Baixada Fluminense, além de abranger também, os objetivos específicos que versam sobre 

capacitação, inclusão no ensino brasileiro, com a ajuda do impacto Banto como tema único no Carnaval. 

Para isso, escolheu-se, dentre outros tantos fatores influenciadores, os três seguintes: 

a) A quantidade demográfica humana de cada grupo;  

b) O lapso temporal entre si, quanto a ordem de chegada (século XVI, XVII e XVIII). 

c) O período de permanência no território (do século XV ao XIX, e pós escravidão). 

 

Estes fatores colaboraram em todos os sentidos a favor dos bantos, cujo resultado mostrou a maioria 

de homens e mulheres bantu, em detrimento dos homens e mulheres não bantu (africanos oriundos de outras 

regiões linguísticas da África), conforme mostra a Tabela 2. 

 

Tabela 2: Variáveis – Teste Mann Whitney 

Variável Bantos Não Bantos P-valor 

Masculino 273,04 230,50 0,012 

Feminino 274,93 243,95 0,075 

Nota. Dados da pesquisa 2022. 

 

Observando a Tabela 1, percebe-se que as mulheres bantas, mesmo não sendo relevantes 

estatisticamente, são mais numerosas que as mulheres não bantas. O que confirma hegemonia banta em 



 
  

 
 

termos de população. Entretanto, a exclusividade de homens na orquestra banta e uma maior demanda de 

músicos demonstram que há maioria banta na população de Nova Iguaçu. Desse modo, também é possível 

mensurar os impactos culturais da religiosidade banta na formação patrimonial e educativa de Nova Iguaçu. 

Assim, a metodologia, contempla todos os objetivos, já que por força da temática, suas variáveis transitam 

implícita ou explicitamente, por toda a pesquisa realizada.  

 

4 CONCLUSÃO 

Em termos de experiencias é um artigo que convida a sociedade brasileira a mergulhar no passado 

em termos de diáspora, para passar a conhecer a si mesma, passando a partir daí, criar novas perspectivas 

de linguagens artísticas bantu, ou como afrodescendente bantu, repaginar outras expressões como já fizeram 

ao criar a escola de samba, os maracatus (Nação e Baque Virado), entre outras linguagens artísticas, assim 

como, ao mesmo tempo em são chamados a rara realizar essa conexão com passado, fixarão  na memória o 

papel preponderante de seus ancestrais na construção do Brasil e formação da nossa Língua, passando então, 

com a certeza da sua identidade, fortalecer-se no combate ao racismo. E para conseguir mover, não somente, 

a sociedade brasileira, mas toda a sociedade mundial, para descobrir em três ou mais dias, aquilo que está 

oculto a quase quinhentos anos na história do Brasil, o ideal seria buscar o maior anfiteatro do planeta, a 

Marquês de Sapucaí para realizar um enredo temático através das 12 Escolas de Samba do Grupo Especial, 

o enredo temático: TODO “MUNDO” É BANTU SIM SENHOR! Ação que representa uma estratégia 

mundial de comunicação visual no combate ao racismo e valorização da identidade do negro. Como 

resultados é importante frisar que essas escolas de sambas hoje consideradas grandes exponenciais de 

cultura, possuem quadras de ensaios gigantescas e superlotadas, constituindo-se em vastos campos de 

pesquisas e informações através dos ensaios, garantido valiosos retornos às marcas patrocinadoras e a 

pesquisa em si. Além dos ensaios de quadra há também, os ensaios técnicos que acontecem na Passarela do 

Samba, apresentações externas, entre outros meios de divulgação. Todavia, não se conseguindo as 12 

Escolas de samba do grupo especial, o montante equivalente as vagas restantes, será divido, igualmente, 

entre as agremiações do Grupo Ouro, que aceitarem o enredo temático em pauta, já que, também, desfilam 

na Marquês de Sapucaí, na sexta-feira e no sábado de carnaval. E assim, sucessivamente, podendo chegar 

às Escolas de Samba dos Grupos Prata, Bronze e Avaliação, da Intendente Magalhães, batizado como 

“carnaval do Povão”, para aquelas escolas de menor porte, que ali desfilam. Demonstrando assim, a 

expansão do diálogo neste projeto. 

Ainda dentro deste contexto, importante, também, seria realizar um curso híbrido de apresentação e 

orientação sobre o tema, com 6 meses de duração, administrado por órgão público ou privado competente, 

em espaço previamente autorizado, no sentido de capacitar um número razoável de participantes de cada 

Escola de Samba pertencente ao respectivo grupo, quanto à memória e patrimônio dos Bantu na construção 



 
  

 
 

do Brasil e formação da Língua Brasileira. E dentro deste contesto, orientar as escolas de samba 

participantes, didaticamente, durante o período de produção, incluindo a realização de oficinas alusivas a 

temática única, de preferência, nessas comunidades ou demais espaços interessados. Neste ato estará 

descobrindo e formando pessoas, principalmente de origem negra, muitas delas que já labutam neste ramo, 

porém, na informalidade, por não possuirem certificação nos diversos campos da Arte, História e demais 

áreas abrangentes, , como: ferreiros (soldadores), carpinteiros, aderecistas, decoradores, costureiros, 

chapeleiros, designers, alfaiates, carnavalescos, dançarinos, músicos, atores, entre tantas outras capacitações 

que a cultura negra tem a oferecer.  

Em termos de pluralidade, esse é um projeto cujo título já expressa a grandiosa riqueza de 

manifestações artísticas apresentadas pelas escolas de samba de forma inédita, explorando a conexão 

Africa/América Latina, ou seja, Angola, Congo Moçambique, Brasil, Mundo. Manifestações essas, 

complementadas com o curso de orientação alusivo à temática criado e aplicado por docentes, sobre 

conhecimentos que reafirmem a diversidade, conectando a oralidade com a academia. Oferecendo dessa 

forma, caminhos para compreender a construção contemporâneas de Identidades.  

Dito isto, o Brasil, Angola, os Congos e Moçambique com uma vasta bagagem de diversidades, 

atritos e concepções, simbolizam, quiçá, aquilo que há de mais consistente na imensurável área de disputas 

de integração África América do Sul. Pensando desta maneira, da união dessas culturas, muito ainda se pode 

e se deve aprender. Desvendar alguns mistérios, e decifrar alguns tabus, é imperioso. Ainda melhor, se puder 

apropriar-se de conhecimentos como deste e de muitos outros aprendizados, para subsidiar representações 

de maior expansão. Baseando-se nos relatos de entrevistados, a busca por maiores conhecimentos sobre os 

bantos na África e no Brasil aumentará o número de adeptos, praticantes e simpatizantes, em busca de novos 

saberes. O tema em pauta, pela sua diversidade e não habitualidade, traz uma gama de potencialidades 

sugestivas, que implicará em muitos outros trabalhos acadêmicos. Portanto, com a convicção de que muitos 

obstáculos sobre a temática banta, ainda precisam ser sobrepujados, sugere-se futuras pesquisas.  

  



 
  

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ESTILO: AMERICAN PSYCHOLOGICAL ASSOCIATION (APA 

 

Adolfo, P. S. (2010). Nkissi Tata dia Nguzu, estudos sobre o candomblé Congo-Angola. Editora da UEL 

 

Ângelo, A. (2013). O Povo Bantu, mitos e deuses africanos de Angola: as influências culturais e religiosas 

Brasil/Angola. http://www.cepuerj.uerj.br/ desccurso.aspx. 

 

Beija, F, N. (2019, 19 de janeiro). Exposição 70 Anos Beija-Flor: de Sambas, de Enredos, de Memórias e 

Comunidade. Rio de Janeiro. Galeria do Samba do Rio de Janeiro. 

https://www.galeriadosamba.com.br/noticias/exposicao-sobre-os-70-anos-de-historia-da-beija-flor-foi-

inaugurada-na-ultima-segunda-feira/1639 5/. 

 

Bezerra, N. R. (2011). A cor da baixada. HPPH-CLIO.Briggs,  

 

Braúna. D. (2014). Nymba-Kaya: Mia Couto e a delicada excrecência da Nação Moçambicana: Alameda. 

 

Cabaço, J. L.O. (2007) – Moçambique: Identidade, Colonialismo e Libertação. Tese de Doutoramento em 

Antropologia. São Paulo: Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências humanas da Universidade de São 

Paulo. 

 

Cabaço, J.L. (2010). Moçambique, identidades, colonialismo e libertação. Maputo: Marimbique. 

 

Cabrita, João M. (2000). Mozambique: the tortuous road to democracy. Londres: Palgrave Macmillan 

 

Costa e Silva, A. (2006). A enxada e a Lança: a África antes dos portugueses. Nova Fronteira. 

 

Darwin, C. (1871). The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex.  

 

Diop, A. (2003). História da África II. África Antiga. Cap. I apud Mello, J. G. Negros e Escravos na 

Antiguidade. Arte & Ciência Editora. 

 

Figueiredo, M. A. (2004). Gênese e (re)produção do espaço da baixada fluminense. Revista geo-paisagem. 

v. 3, n. 5. 

 

Freyre, G. (2006). Casa-grande & senzala. Global Editora. 

 

Geffray C. 1991. A causa das armas: Guerra Civil em Moçambique. Porto: Afrontamento.  

 

Holanda, S. B. (2011). Raízes do Brasil. Companhia das Letras. 

 

Junior, C, P.  (1953). Formação do Brasil contemporâneo. 4. ed. Brasiliense. 

 

Lopes, N. (2014). A Cultura em movimento: Matrizes africanas e ativismo negro no Brasil. In: (Sankofa – 

Matrizes africanas da cultura brasileira Livro 2) e-book Kindle por Eliza Larkin Nascimento. 

 

Matusse, R. (2002). África Austral: das migrações bantu à integração regional. Maputo: Imprensa 

Universitária 

  



 
  

 
 

Mello, A, B de. (1945). Breve história da rainha Zinga Mbandi, D. Ana de Sousa. In: Boletim da 

Sociedade de Geografia de Lisboa. V. 63, n. 3-4, p.134-146. 

 

Mondlane, E. (1985). Lutar por Moçambique. Lisboa: Livraria Sá da Costa. 

 

Mosca, J. (2005). Economia de Moçambique. Lisboa: Instituto Piaget. 2005. 

 

Pacavira, M, P. (1985). Nzinga mbandi. 3. União dos Escritores Angolanos, 1985. 

 

Pélissier, R (1988). História de Moçambique: Formação e oposição (1854-1941), Lisboa: Ed. Estampa. 

 

Rodrigues, R, N. (1896). O Animismo Fethichista dos Negros Baianos. RB. 

 

Seno, P, N. (2024).  

 

Slenes, R. (2008). Na senzala, uma flor – esperanças e recordações na formação da família escrava: Brasil 

Sudeste, século XIX. 2ª ed. Editora da Unicamp. 

 

Thornton, J. K. (1991). Legitimacy and Political Power: Queen Njinga, 1624-1663. The Journal of African 

History. V. 32, n. 1, pp. 25-40. 

 

Vansina, J.  (2010). A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, J. História geral da África volume 

1 – metodologia e pré-história da África. UNESCO, 2011, pp. 139-166. 


